
Domenica	
  VI	
  di	
  Pasqua	
  (anno	
  A)	
  
	
  
Prima	
  di	
  passare	
  da	
  questo	
  mondo	
  al	
  Padre,	
  Gesù	
  promette	
   ai	
   suoi	
  discepoli	
   il	
  
dono	
  dello	
  Spirito,	
  del	
  Paraclito,	
  ovvero	
  dell’avvocato	
  difensore	
  che	
  proteggerà	
  i	
  
discepoli	
  stessi	
  nella	
  lotta	
  che	
  dovranno	
  sostenere	
  in	
  un	
  mondo	
  ostile	
  (vangelo);	
  
questo	
  Spirito	
  guida	
  la	
  presenza	
  cristiana	
  nel	
  mondo	
  sulla	
  via	
  della	
  mitezza	
  e	
  del	
  
rispetto	
   degli	
   “altri”,	
   i	
   non	
   credenti	
   (II	
   lettura)	
   e	
   accompagna	
   la	
   predicazione	
  
degli	
  apostoli	
  che	
  dà	
  vita	
  a	
  nuove	
  comunità	
  cristiane	
  (I	
  lettura).	
  	
  
Dall’evento	
  pasquale	
  sgorga	
  la	
  speranza	
  come	
  responsabilità	
  dei	
  cristiani.	
  Di	
  essa	
  
i	
  cristiani	
  devono	
  essere	
  “sempre	
  pronti	
  a	
  rispondere	
  a	
  chiunque	
  ne	
  chieda	
  loro	
  
conto”	
   (1Pt	
   3,15).	
   “Sempre”,	
   dunque	
   in	
   ogni	
   ambito	
   e	
   momento	
   della	
   vita;	
   “a	
  
chiunque”,	
   dunque	
  non	
   a	
   qualcuno	
   sì	
   e	
   ad	
   altri	
   no,	
  ma	
   a	
   tutti.	
   Inoltre	
   di	
   essa	
   i	
  
cristiani	
  devono	
  “rispondere”,	
  cioè	
  divenire	
  responsabili:	
  è	
  la	
  testimonianza	
  che	
  
solo	
   loro	
   possono	
   dare	
   al	
   mondo.	
   Chi	
   chiede	
   conto	
   della	
   speranza,	
   ne	
   chiede	
  
anche	
  un	
  racconto:	
  nella	
  storia	
  i	
  cristiani	
  si	
  collocano	
  come	
  narratori	
  di	
  speranza.	
  
Prima	
   ancora	
   che	
   in	
   rapporto	
   agli	
   uomini,	
   la	
   speranza	
   è	
   responsabilità	
   del	
  
cristiano	
   in	
   rapporto	
  a	
  Dio,	
   è	
   risposta	
  a	
  Colui	
   che	
   l’ha	
   chiamato	
  alla	
   fede	
  e	
  alla	
  
speranza:	
   la	
   “speranza	
   della	
   vocazione”	
   (Ef	
   1,18)	
   è	
   la	
   speranza	
   dischiusa	
   dalla	
  
chiamata	
  divina	
  in	
  Cristo	
  Gesù.	
  	
  
La	
  speranza	
  cristiana	
  come	
  responsabilità	
  si	
  situa	
  pertanto	
  tra	
  chiamata	
  di	
  Dio	
  e	
  
domanda	
  degli	
  uomini:	
  è	
  responsabilità	
  unica	
  e	
  duplice	
  al	
  tempo	
  stesso,	
  come	
  il	
  
comando	
   di	
   amare	
  Dio	
   e	
   il	
   prossimo	
   è	
   duplice	
   e	
   unico	
   al	
   tempo	
   stesso	
   (cf.	
  Mt	
  
22,34-­‐40;	
  Mc	
  12,28-­‐34;	
  Lc	
  10,25-­‐28).	
  	
  	
  	
  
	
  
La	
   nascita	
   della	
   chiesa	
   in	
   Samaria	
   procede	
   dall’annuncio	
   di	
   Cristo	
   (“Filippo	
  
annunciò	
   loro	
   il	
  Cristo”:	
  At	
  8,5)	
  e	
  dalla	
  discesa	
  dello	
  Spirito	
  (“Pietro	
  e	
  Giovanni	
  
imposero	
  loro	
  le	
  mani	
  e	
  quelli	
  ricevevano	
  lo	
  Spirito	
  santo”:	
  At	
  8,17).	
  Il	
  rapporto	
  
di	
   collaborazione	
   e	
   fiducia	
   tra	
   chiesa	
  madre	
   di	
   Gerusalemme	
   (cf.	
   At	
   8,14)	
   e	
   la	
  
nascente	
  comunità	
  in	
  Samaria	
  dice	
  come	
  la	
  parola	
  del	
  vangelo	
  e	
  lo	
  Spirito	
  santo	
  
superano	
  le	
  barriere	
  culturali	
  e	
  le	
  separazioni	
  etniche,	
  le	
  divisioni	
  religiose	
  e	
  gli	
  
odi	
   atavici:	
   tra	
  Giudei	
   e	
   Samaritani,	
   infatti,	
   non	
   intercorrevano	
   rapporti	
   (cf.	
   Gv	
  
4,9)	
  a	
  seguito	
  di	
  una	
  storia	
  ormai	
  antica	
  che	
  protraeva	
  nel	
  tempo	
  i	
  suoi	
  strascichi	
  
di	
  incomunicabilità.	
  	
  
I	
   frutti	
   della	
   resurrezione	
   si	
  misurano	
   anche	
   in	
   questa	
   capacità	
   di	
   superare	
   le	
  
rivalità	
  antecedenti	
  trovando	
  unità	
  e	
  comunione	
  in	
  Cristo.	
  Il	
  vangelo	
  presenta	
  la	
  
promessa	
  del	
  dono	
  dello	
  Spirito	
  da	
  parte	
  di	
  Gesù,	
  ma	
  anche	
  la	
  promessa	
  della	
  sua	
  
venuta:	
  “Ritornerò	
  da	
  voi”	
  (lett.:	
  “vengo	
  a	
  voi”:	
  Gv	
  14,18).	
  	
  
La	
  preghiera	
  cristiana,	
   che	
  sempre	
  avviene	
  nello	
  Spirito	
  e	
   in	
  Cristo,	
   sarà	
  anche	
  
sempre	
  invocazione	
  dello	
  Spirito,	
  epiclesi,	
  e	
  invocazione	
  della	
  venuta	
  gloriosa	
  del	
  
Signore,	
   Maranà	
   tha.	
   Ovvero,	
   avrà	
   sempre	
   una	
   connotazione	
   escatologica	
  
determinante.	
  	
  
Il	
  Cristo,	
   inoltre,	
  promette	
  anche	
   la	
  sua	
   intercessione,	
   la	
  sua	
  preghiera	
  al	
  Padre	
  
per	
  i	
  discepoli	
  (“Io	
  pregherò	
  il	
  Padre	
  ed	
  egli	
  vi	
  darà	
  un	
  altro	
  Paraclito”:	
  Gv	
  14,16)	
  
e	
   questa	
   preghiera	
   di	
   Gesù	
   è	
   lo	
   spazio	
   al	
   cui	
   interno	
   avviene	
   ogni	
   preghiera	
  
cristiana.	
   Lo	
   Spirito	
   che	
   Gesù	
   promette	
   sarà	
   nel	
   discepolo	
   (cf.	
   Gv	
   14,17)	
  
diventando	
   principio	
   di	
   vita	
   interiore	
   e	
   interiorizzando	
   in	
   lui	
   la	
   presenza	
   di	
  
Cristo.	
  	
  
La	
  sequenza	
  di	
  Pentecoste	
  canta	
  lo	
  Spirito	
  quale	
  dulcis	
  hospes	
  animae	
  (e	
  anche	
  
consolator	
  optime,	
  dulce	
  refrigerium).	
  	
  



La	
   dolcezza	
   e	
   la	
   tenerezza	
   che	
   furono	
   del	
   Cristo,	
   sono	
   anche	
   dello	
   Spirito	
   che	
  
spesso	
   nella	
   tradizione	
   è	
   stato	
   evocato	
   con	
   immagini	
   materne.	
   L’azione	
   dello	
  
Spirito	
  nel	
  credente	
  è	
  quella	
  di	
  creare	
  in	
  lui	
  una	
  sorgente	
  di	
  vita	
  per	
  gli	
  altri,	
  anzi,	
  
di	
  fare	
  di	
  lui	
  uno	
  spazio	
  di	
  vita	
  per	
  gli	
  altri,	
  capace	
  di	
  generare	
  e	
  dare	
  vita.	
  	
  
Lo	
  Spirito,	
  che	
  è	
  promessa	
  e	
  dono	
  del	
  Risorto,	
  è	
  anche	
  tenerezza	
  materna.	
  E	
  se	
  
esso	
  insegna	
  al	
  cristiano	
  a	
  pregare,	
  lo	
  fa	
  proprio	
  come	
  una	
  madre:	
  	
  
“Lo	
  Spirito	
  santo	
  ci	
  insegna	
  a	
  gridare	
  ‘Abbà’	
  comportandosi	
  come	
  una	
  madre	
  che	
  
insegna	
   al	
   proprio	
   figlio	
   a	
   chiamare	
   ‘papà’	
   e	
   ripete	
   tale	
   nome	
   con	
   lui	
   finché	
   lo	
  
porta	
  alla	
  consuetudine	
  di	
  chiamare	
  il	
  papà	
  anche	
  nel	
  sonno”	
  (Diadoco	
  di	
  Fotica).	
  
	
  	
  	
  

	
  
Luciano	
  Manicardi,	
  monaco	
  della	
  Comunità	
  di	
  Bose	
  


