Domenica VI di Pasqua (anno A)

Prima di passare da questo mondo al Padre, Gesu promette ai suoi discepoli il
dono dello Spirito, del Paraclito, ovvero dell’avvocato difensore che proteggera i
discepoli stessi nella lotta che dovranno sostenere in un mondo ostile (vangelo);
questo Spirito guida la presenza cristiana nel mondo sulla via della mitezza e del
rispetto degli “altri”, i non credenti (Il lettura) e accompagna la predicazione
degli apostoli che da vita a nuove comunita cristiane (I lettura).

Dall’evento pasquale sgorga la speranza come responsabilita dei cristiani. Di essa
i cristiani devono essere “sempre pronti a rispondere a chiunque ne chieda loro
conto” (1Pt 3,15). “Sempre”, dunque in ogni ambito e momento della vita; “a
chiunque”, dunque non a qualcuno si e ad altri no, ma a tutti. Inoltre di essa i
cristiani devono “rispondere”, cioe divenire responsabili: € la testimonianza che
solo loro possono dare al mondo. Chi chiede conto della speranza, ne chiede
anche un racconto: nella storia i cristiani si collocano come narratori di speranza.
Prima ancora che in rapporto agli uomini, la speranza & responsabilita del
cristiano in rapporto a Dio, e risposta a Colui che I'ha chiamato alla fede e alla
speranza: la “speranza della vocazione” (Ef 1,18) € la speranza dischiusa dalla
chiamata divina in Cristo Gesu.

La speranza cristiana come responsabilita si situa pertanto tra chiamata di Dio e
domanda degli uomini: & responsabilita unica e duplice al tempo stesso, come il
comando di amare Dio e il prossimo & duplice e unico al tempo stesso (cf. Mt
22,34-40; Mc 12,28-34; Lc 10,25-28).

La nascita della chiesa in Samaria procede dall’annuncio di Cristo (“Filippo
annuncio loro il Cristo”: At 8,5) e dalla discesa dello Spirito (“Pietro e Giovanni
imposero loro le mani e quelli ricevevano lo Spirito santo”: At 8,17). Il rapporto
di collaborazione e fiducia tra chiesa madre di Gerusalemme (cf. At 8,14) e la
nascente comunita in Samaria dice come la parola del vangelo e lo Spirito santo
superano le barriere culturali e le separazioni etniche, le divisioni religiose e gli
odi atavici: tra Giudei e Samaritani, infatti, non intercorrevano rapporti (cf. Gv
4,9) a seguito di una storia ormai antica che protraeva nel tempo i suoi strascichi
di incomunicabilita.

[ frutti della resurrezione si misurano anche in questa capacita di superare le
rivalita antecedenti trovando unita e comunione in Cristo. Il vangelo presenta la
promessa del dono dello Spirito da parte di Gesu, ma anche la promessa della sua
venuta: “Ritornero da voi” (lett.: “vengo a voi”: Gv 14,18).

La preghiera cristiana, che sempre avviene nello Spirito e in Cristo, sara anche
sempre invocazione dello Spirito, epiclesi, e invocazione della venuta gloriosa del
Signore, Marana tha. Ovvero, avra sempre una connotazione escatologica
determinante.

Il Cristo, inoltre, promette anche la sua intercessione, la sua preghiera al Padre
per i discepoli (“lo preghero il Padre ed egli vi dara un altro Paraclito”: Gv 14,16)
e questa preghiera di Gesu € lo spazio al cui interno avviene ogni preghiera
cristiana. Lo Spirito che Gesu promette sara nel discepolo (cf. Gv 14,17)
diventando principio di vita interiore e interiorizzando in lui la presenza di
Cristo.

La sequenza di Pentecoste canta lo Spirito quale dulcis hospes animae (e anche
consolator optime, dulce refrigerium).



La dolcezza e la tenerezza che furono del Cristo, sono anche dello Spirito che
spesso nella tradizione € stato evocato con immagini materne. L’azione dello
Spirito nel credente e quella di creare in lui una sorgente di vita per gli altri, anzi,
di fare di lui uno spazio di vita per gli altri, capace di generare e dare vita.

Lo Spirito, che e promessa e dono del Risorto, € anche tenerezza materna. E se
esso insegna al cristiano a pregare, lo fa proprio come una madre:

“Lo Spirito santo ci insegna a gridare ‘Abba’ comportandosi come una madre che
insegna al proprio figlio a chiamare ‘papa’ e ripete tale nome con lui finché lo
porta alla consuetudine di chiamare il papa anche nel sonno” (Diadoco di Fotica).

Luciano Manicardi, monaco della Comunita di Bose



