XXII DOMENICA DEL TEMPO ORDINARIO (ANNO C)

Un giorno di sabato, mentre Gesu & a pranzo presso un capo dei farisei,
«osservando come gli invitati scelgono i primi posti, dice loro una parabola...».
Gesu osserva attentamente gli eventi quotidiani in cui e immerso, traendone
preziosi insegnamenti: la sua sapienza, oltre che dalla relazione di fede con il
Padre, nasce dalla sua adesione alla realta; anzi, egli & capace di narrare I'agire di
Dio proprio a partire dagli avvenimenti piu ordinari, compresi dal suo cuore che
sa ascoltare (cf. 1Re 3,9). In questo caso Gesu narra una parabola con cui mette
in guardia dal protagonismo di chi cerca i primi posti nei banchetti, rischiando di
essere retrocesso all’'ultimo posto dal padrone di casa, qualora arrivi un ospite
piu ragguardevole di lui (cf. Pr 25,6-7). Gesu conosce la smania umana di
primeggiare, quella di chi «xama i primi seggi nelle sinagoghe e i primi posti nei
banchetti» (Lc 20,46), spesso semplicemente per apparire potente agli occhi
altrui. Per questo ammonisce a non presumere di sé, ma a saper restare con
obbedienza al proprio posto, quello che Dio assegna a ciascuno di noi. E nel caso
si debba scegliere un posto, Gesu chiede di optare per I'ultimo, come ha fatto lui
stesso, il Maestro «mite e umile di cuore» (Mt 11,29), il quale «umilio se stesso
facendosi obbediente fino alla morte, anzi alla morte di croce» (Fil 2,8): per
questo Dio lo ha esaltato, richiamandolo dalla morte alla vita eterna (cf. Fil 2,9-
11). Di seguito Gesu pronuncia un detto divenuto celebre: «Chi si esalta sara
umiliato; chi si umilia sara esaltato». Di fronte a Dio ogni uomo & posto nella
giusta collocazione, e la mano del Signore compie I'esaltazione degli umili e
I'abbassamento dei superbi (cf. 1Pt 5,5-6), come canta il Magnificat (cf. Lc 1,46-
55). Occorre pero ricordare che la cosiddetta «umilta» € una virtu difficilissima
da vivere, sulla quale sarebbe meglio tacere, perché si rischia di ingenerare
atteggiamenti perversi, alla ricerca di meriti speciali, finendo per incoraggiare
proprio quei comportamenti contestati da Gesu. Meglio sarebbe parlare di
«umiliazione», perché solo accogliendo le umiliazioni che ci vengono da noi
stessi, dagli altri e da Dio potremo scoprire la nostra radicale poverta e accedere
all'umilta: solo chi accetta le umiliazioni e le assume nella fede & davvero umile!
Poi Gesu dice a colui che lo ospita: «Quando offri un pranzo, non invitare i tuoi
amici, né i tuoi parenti, né i ricchi vicini, perché anch’essi non ti invitino e tu
abbia il contraccambio. Al contrario, invita poveri, storpi, zoppi, ciechi». Per noi
uomini cosa c’e di piu normale che invitare le persone a cui siamo legati da
vincoli di amicizia e amore, che a loro volta ci inviteranno? Ma Gesu rivela il
sentire «folle» di Dio, che nel banchetto del Regno assegna ai poveri i posti
migliori, agli ultimi i primi posti (cf. Lc 13,30). E cosli afferma che chi vuole essere
suo discepolo deve bandire dal proprio cuore e dal proprio comportamento tutto
cio che ¢ ispirato alla logica del «contraccambio», della «reciprocita». Del resto lo
aveva gia detto con parole paradossali: «Da’ a chiunque ti chiede, e a chi prende
del tuo, non richiederlo ... Prestate senza sperarne nulla» (Lc 6,30.35). Questa e
la logica che ha animato I'agire di Gesu, colui che ha accordato un privilegio agli
ultimi, a coloro che erano trascurati da tutti, per narrare loro la vicinanza di Dio.
E in questo modo che Gesu ha raccontato il Dio che dice: «lo, il Signore, sono il
primo e io stesso sono con gli ultimi» (Is 41,4), e ce ne ha mostrato il volto.
Conoscendo il cuore del Padre, egli pudo dunque concludere: «Sarai beato perché
essi non hanno da ricambiarti. Riceverai invece la tua ricompensa alla
risurrezione dei giusti». La beatitudine insita nell’amore vissuto e insegnato da



Gesu ¢ la gioia dell'amare in perdita, nella coscienza che I'amare é ricompensa
per chi ama; e la beatitudine di chi spera come unica ricompensa la comunione
con Dio nel Regno. Si, «l’avere in noi gli stessi sentimenti che furono in Cristo
Gesu» (cf. Fil 2,5) ci conduce gia oggi alla felicita: vivere con lui e come lui ¢ la
nostra gioia beata.

Enzo Bianchi. Priore della comunita monastica di Bose



