
XXII DOMENICA DEL TEMPO ORDINARIO (ANNO C) 
 
Un  giorno  di  sabato,  mentre  Gesù  è  a  pranzo  presso  un  capo  dei  farisei, 
«osservando come gli  invitati  scelgono  i primi posti, dice  loro una parabola…». 
Gesù  osserva  attentamente  gli  eventi  quotidiani  in  cui  è  immerso,  traendone 
preziosi  insegnamenti:  la  sua  sapienza,  oltre  che  dalla  relazione  di  fede  con  il 
Padre, nasce dalla sua adesione alla realtà; anzi, egli è capace di narrare l’agire di 
Dio proprio a partire dagli avvenimenti più ordinari, compresi dal suo cuore che 
sa ascoltare (cf. 1Re 3,9). In questo caso Gesù narra una parabola con cui mette 
in guardia dal protagonismo di chi cerca i primi posti nei banchetti, rischiando di 
essere  retrocesso all’ultimo posto dal padrone di  casa, qualora arrivi un ospite 
più  ragguardevole  di  lui  (cf.  Pr  25,6‐7).  Gesù  conosce  la  smania  umana  di 
primeggiare, quella di chi «ama i primi seggi nelle sinagoghe e  i primi posti nei 
banchetti»  (Lc  20,46),  spesso  semplicemente  per  apparire  potente  agli  occhi 
altrui.  Per  questo  ammonisce  a  non  presumere  di  sé,  ma  a  saper  restare  con 
obbedienza al proprio posto, quello che Dio assegna a ciascuno di noi. E nel caso 
si debba scegliere un posto, Gesù chiede di optare per l’ultimo, come ha fatto lui 
stesso,  il Maestro «mite e umile di cuore» (Mt 11,29),  il quale «umiliò se stesso 
facendosi  obbediente  fino  alla  morte,  anzi  alla  morte  di  croce»  (Fil  2,8):  per 
questo Dio lo ha esaltato, richiamandolo dalla morte alla vita eterna (cf. Fil 2,9‐
11).  Di  seguito  Gesù  pronuncia  un  detto  divenuto  celebre:  «Chi  si  esalta  sarà 
umiliato;  chi  si  umilia  sarà  esaltato».  Di  fronte  a  Dio  ogni  uomo  è  posto  nella 
giusta  collocazione,  e  la  mano  del  Signore  compie  l’esaltazione  degli  umili  e 
l’abbassamento dei superbi (cf. 1Pt 5,5‐6), come canta il Magnificat (cf. Lc 1,46‐
55). Occorre però ricordare che  la cosiddetta «umiltà» è una virtù difficilissima 
da  vivere,  sulla  quale  sarebbe  meglio  tacere,  perché  si  rischia  di  ingenerare 
atteggiamenti  perversi,  alla  ricerca  di meriti  speciali,  finendo  per  incoraggiare 
proprio  quei  comportamenti  contestati  da  Gesù.  Meglio  sarebbe  parlare  di 
«umiliazione»,  perché  solo  accogliendo  le  umiliazioni  che  ci  vengono  da  noi 
stessi, dagli altri e da Dio potremo scoprire la nostra radicale povertà e accedere 
all’umiltà: solo chi accetta le umiliazioni e le assume nella fede è davvero umile! 
Poi Gesù dice a colui che  lo ospita: «Quando offri un pranzo, non invitare  i  tuoi 
amici,  né  i  tuoi  parenti,  né  i  ricchi  vicini,  perché  anch’essi  non  ti  invitino  e  tu 
abbia il contraccambio. Al contrario, invita poveri, storpi, zoppi, ciechi». Per noi 
uomini  cosa  c’è  di  più  normale  che  invitare  le  persone  a  cui  siamo  legati  da 
vincoli  di  amicizia  e  amore,  che  a  loro  volta  ci  inviteranno?  Ma  Gesù  rivela  il 
sentire  «folle»  di  Dio,  che  nel  banchetto  del  Regno  assegna  ai  poveri  i  posti 
migliori, agli ultimi i primi posti (cf. Lc 13,30). E così afferma che chi vuole essere 
suo discepolo deve bandire dal proprio cuore e dal proprio comportamento tutto 
ciò che è ispirato alla logica del «contraccambio», della «reciprocità». Del resto lo 
aveva già detto con parole paradossali: «Da’ a chiunque ti chiede, e a chi prende 
del tuo, non richiederlo … Prestate senza sperarne nulla» (Lc 6,30.35). Questa è 
la logica che ha animato l’agire di Gesù, colui che ha accordato un privilegio agli 
ultimi, a coloro che erano trascurati da tutti, per narrare loro la vicinanza di Dio. 
È  in questo modo che Gesù ha raccontato il Dio che dice: «Io,  il Signore, sono il 
primo  e  io  stesso  sono  con  gli  ultimi»  (Is  41,4),  e  ce  ne  ha  mostrato  il  volto. 
Conoscendo il cuore del Padre, egli può dunque concludere: «Sarai beato perché 
essi  non  hanno  da  ricambiarti.  Riceverai  invece  la  tua  ricompensa  alla 
risurrezione dei giusti». La beatitudine  insita nell’amore vissuto e  insegnato da 



Gesù è  la  gioia dell’amare  in perdita,  nella  coscienza  che  l’amare è  ricompensa 
per chi ama; è la beatitudine di chi spera come unica ricompensa la comunione 
con Dio  nel  Regno.  Sì,  «l’avere  in  noi  gli  stessi  sentimenti  che  furono  in  Cristo 
Gesù» (cf. Fil 2,5) ci conduce già oggi alla  felicità: vivere con  lui e come  lui è  la 
nostra gioia beata.    

Enzo Bianchi. Priore della comunità monastica di Bose  


