Nostro Signore Gesu Cristo, re dell’universo

«Salva te stesso», questo il ritornello che sentiamo ripetere nella proclamazione domenicale del
passo del Vangelo, proposto per la solennita di Cristo Re. Lo rivolgono a Gesu, ormai crocifisso, i
capi del popolo, poi, come scherno, i soldati, infine addirittura il malfattore in croce accanto a Lui.
Il modo di pensare dell’'uomo, la sua logica consequenziale, rigida e deterministica, lo porta alla
conclusione che chi pretende di essere salvatore degli altri deve essere in grado di salvare se
stesso. Oltre a uno schema che ci imprigiona, questa & anche, forse la nostra pil sottile tentazione,
la stessa cui & stato sottoposto Gesu, all’inizio del racconto evangelico, nel deserto: procurarsi la
salvezza in proprio, contare sul potere e le doti personali per acquistare cio che invece si riceve
solo come dono.

Gesu I’ha vinta comportandosi da figlio obbediente, rimanendo fedele all'umanita concreta fragile
e mortale che il Padre gli ha offerto, non ricorrendo quindi a effetti magici, ma attendendo da Lui il
soccorso, abbandonandosi al suo volere.

Piu avanti nel Vangelo spiega a chi lo segue: «Chi vuol salvare la propria vita la perdera, ma chi
perdera la propria vita per me la salvera» (Lc 9,24). Mettere in salvo la propria vita con il proprio
sforzo o, peggio, a scapito degli altri € cido che maggiormente contraddice la salvezza cristiana, ma
e anche quanto continuamente ci suggerisce il nostro istinto di sopravvivenza, il nostro struggente
desiderio di vivere.

L’esistenza di Gesu, ma soprattutto la sua morte, capovolgono i nostri pensieri, perché egli stesso
€ passato attraverso I'esperienza del perdere la propria vita, del perdere se stesso e di attendere
nella notte del Getsemani e del sepolcro, di riceversi nuovamente dal Padre. Scende per noi in
guel baratro, perché quando ci capitera di toccare il fondo della miseria, del peccato, del dolore,
possiamo scoprire che c’e qualcuno pil in fondo di noi, come ¢ capitato all’altro malfattore, quello
pentito. Trova qualcosa di divino in un uomo che si lascia insultare, picchiare e uccidere per
amore, in un poveraccio che non si impone con la sua superiorita, la sua perfezione, il suo potere.
Trova il suo Dio in uno come lui, «carne della sua carne, ossa delle sue ossa» (cfr. la prima lettura),
re che non pretende, ma chiede I'amore da crocifisso, onnipotente perché amante e quindi debole
di fronte all’amato.

E cosi che il nostro Dio ci conquista, facendo della nostra miseria, delle nostre colpe, il luogo
dell’incontro con Lui, bisognoso a tal punto del nostro amore da scendere nella nostra poverta, nel
nostro essere malfattori. Sa che solo dalle croce dei nostri limiti, delle nostre lontananze, come ¢
accaduto al malfattore, possiamo riconoscerlo e invocarlo come Salvatore e re, per questo non li
condanna, ma li benedice: «Oggi sarai con me nel paradiso». Riconoscendoci in Lui, povero,
sofferente e solo, con Lui ci rivolgiamo finalmente al Padre, onnipotente nell’amore, da cui solo
possiamo ricevere la salvezza che spesso cerchiamo altrove, in noi stessi, nel successo, negli
affanni, nell’autorealizzazione. Lui, invece, viene a cercarci nel fallimento del nostro annaspare, al
limite delle nostre capacita, per attirarci, per accompagnarci a comprendere dove riporre il nostro
tesoro e come la nostra poverta puo trasformarsi in ricchezza. Il nostro re € dunque povero,
svuotato e debole per amore: cosi ci conquista e regna su di noi. Con Santa Teresina, amiamo
dunque la nostra poverta e la nostra piccolezza che ci permette di avvicinarci a Lui, di aprirgli il
cuore, perché Lui ne sia l'unico e vero re!

«Quel che a Dio piace, della mia piccola anima, € di vedermi amare la mia poverta, € la speranza
cieca che ho nella sua misericordia!» (Santa Teresa di Gesu Bambino).

Le sorelle Carmelitane. Monastero “Regina Carmeli”



