
Nostro	
  Signore	
  Gesù	
  Cristo,	
  re	
  dell’universo  
  
«Salva  te  stesso»,  questo   il   ritornello  che  sentiamo  ripetere  nella  proclamazione  domenicale  del  
passo  del  Vangelo,  proposto  per  la  solennità  di  Cristo  Re.  Lo  rivolgono  a  Gesù,  ormai  crocifisso,   i  
capi  del  popolo,  poi,  come  scherno,  i  soldati,  infine  addirittura  il  malfattore  in  croce  accanto  a  Lui.  
Il  modo  di  pensare  dell’uomo,   la   sua   logica  consequenziale,   rigida  e  deterministica,   lo  porta  alla  
conclusione   che   chi   pretende   di   essere   salvatore   degli   altri   deve   essere   in   grado   di   salvare   se  
stesso.  Oltre  a  uno  schema  che  ci  imprigiona,  questa  è  anche,  forse  la  nostra  più  sottile  tentazione,  
la  stessa  cui  è  stato  sottoposto  Gesù,  all’inizio  del  racconto  evangelico,  nel  deserto:  procurarsi   la  
salvezza   in  proprio,  contare  sul  potere  e   le  doti  personali  per  acquistare  ciò  che   invece  si   riceve  
solo  come  dono.  
Gesù  l’ha  vinta  comportandosi  da  figlio  obbediente,  rimanendo  fedele  all’umanità  concreta  fragile  
e  mortale  che  il  Padre  gli  ha  offerto,  non  ricorrendo  quindi  a  effetti  magici,  ma  attendendo  da  Lui  il  
soccorso,  abbandonandosi  al  suo  volere.  
Più  avanti  nel  Vangelo  spiega  a  chi   lo  segue:  «Chi  vuol   salvare   la  propria  vita   la  perderà,  ma  chi  
perderà  la  propria  vita  per  me  la  salverà»  (Lc  9,24).  Mettere  in  salvo  la  propria  vita  con  il  proprio  
sforzo  o,  peggio,  a  scapito  degli  altri  è  ciò  che  maggiormente  contraddice  la  salvezza  cristiana,  ma  
è  anche  quanto  continuamente  ci  suggerisce  il  nostro  istinto  di  sopravvivenza,  il  nostro  struggente  
desiderio  di  vivere.  
L’esistenza  di  Gesù,  ma  soprattutto  la  sua  morte,  capovolgono  i  nostri  pensieri,  perché  egli  stesso  
è  passato  attraverso  l’esperienza  del  perdere  la  propria  vita,  del  perdere  se  stesso  e  di  attendere  
nella   notte   del  Getsemani   e   del   sepolcro,   di   riceversi   nuovamente  dal   Padre.   Scende  per   noi   in  
quel  baratro,  perché  quando  ci  capiterà  di  toccare  il  fondo  della  miseria,  del  peccato,  del  dolore,  
possiamo  scoprire  che  c’è  qualcuno  più  in  fondo  di  noi,  come  è  capitato  all’altro  malfattore,  quello  
pentito.   Trova   qualcosa   di   divino   in   un   uomo   che   si   lascia   insultare,   picchiare   e   uccidere   per  
amore,  in  un  poveraccio  che  non  si  impone  con  la  sua  superiorità,  la  sua  perfezione,  il  suo  potere.  
Trova  il  suo  Dio  in  uno  come  lui,  «carne  della  sua  carne,  ossa  delle  sue  ossa»  (cfr.  la  prima  lettura),  
re  che  non  pretende,  ma  chiede  l’amore  da  crocifisso,  onnipotente  perché  amante  e  quindi  debole  
di  fronte  all’amato.  
È   così   che   il   nostro   Dio   ci   conquista,   facendo   della   nostra   miseria,   delle   nostre   colpe,   il   luogo  
dell’incontro  con  Lui,  bisognoso  a  tal  punto  del  nostro  amore  da  scendere  nella  nostra  povertà,  nel  
nostro  essere  malfattori.  Sa  che  solo  dalle  croce  dei  nostri  limiti,  delle  nostre  lontananze,  come  è  
accaduto  al  malfattore,  possiamo  riconoscerlo  e  invocarlo  come  Salvatore  e  re,  per  questo  non  li  
condanna,   ma   li   benedice:   «Oggi   sarai   con   me   nel   paradiso».   Riconoscendoci   in   Lui,   povero,  
sofferente  e  solo,  con  Lui  ci   rivolgiamo  finalmente  al  Padre,  onnipotente  nell’amore,  da  cui   solo  
possiamo   ricevere   la   salvezza   che   spesso   cerchiamo   altrove,   in   noi   stessi,   nel   successo,   negli  
affanni,  nell’autorealizzazione.  Lui,  invece,  viene  a  cercarci  nel  fallimento  del  nostro  annaspare,  al  
limite  delle  nostre  capacità,  per  attirarci,  per  accompagnarci  a  comprendere  dove  riporre  il  nostro  
tesoro   e   come   la   nostra   povertà   può   trasformarsi   in   ricchezza.   Il   nostro   re   è   dunque   povero,  
svuotato   e   debole   per   amore:   così   ci   conquista   e   regna   su   di   noi.   Con   Santa   Teresina,   amiamo  
dunque   la  nostra  povertà  e   la  nostra  piccolezza  che  ci  permette  di  avvicinarci  a  Lui,  di  aprirgli   il  
cuore,  perché  Lui  ne  sia  l’unico  e  vero  re!  
«Quel  che  a  Dio  piace,  della  mia  piccola  anima,  è  di  vedermi  amare  la  mia  povertà,  è  la  speranza  
cieca  che  ho  nella  sua  misericordia!»  (Santa  Teresa  di  Gesù  Bambino).  
  

Le	
  sorelle	
  Carmelitane.	
  Monastero	
  “Regina	
  Carmeli”	
  


